
339

Bernhard Lang

Dialog über den Dekalog
Menschliche Schuld und göttliche Strafe 
nach Auffassung der Zehn Gebote

◆ Der nachstehende kleine Dialog, erwachsen aus der Lehrtätigkeit des 

Verfassers – Alttestamentler und Religionswissenschaft ler in Paderborn –, 

hat zum Ziel, einige Missverständnisse auszuräumen, welche die Interpre-

tation des Dekalogs belasten und ein wirkliches Verstehen verhindern. Die 

erste, vorbereitende Gesprächsrunde handelt von Kontinuität und Bruch 

zwischen den Generationen, die zweite wendet sich dem Text des Dekalogs 

selbst zu. (Redaktion)

Erstes Gespräch

Magister: Soziale Bewegungen – denken 

Sie an die Frauenbewegung oder an die 

ökologische Bewegung – sind oftmals von 

einem Bruch zwischen zwei Generationen 

gekennzeichnet. Die Alten haben alles 

falsch gemacht, wir machen es jetzt besser 

und stellen das Leben auf eine andere, neue 

Grundlage: auf die Grundlage eines neuen 

Verhältnisses von Mann und Frau, auf die 

Grundlage einer Schonung unserer natür-

lichen Umwelt.

Discipulus: Da fällt mir noch die öku-

menische Bewegung ein. Sie will die ge-

trennten Konfessionen wieder zusammen-

führen.

Magister: Mein Lieblingsbeispiel ist 

biographischer Natur. Die Studentenbe-

wegung der 1960er Jahre wollte nicht nur 

die ganze Gesellschaft umgestalten, son-

dern sich auch radikal von der früheren 

Generation, den Vätern, absetzen. Das 

waren zu einem großen Teil Menschen, die 

den Nationalsozialismus unterstützt und 

Deutschland in den Krieg und den Unter-

gang getrieben haben. Mit solchen Vätern 

ThPQ 155 (2007) 339–345

will man nichts mehr zu tun haben. Mit 

der Verdrängung ehemaliger „Nazis“ aus 

politischen und akademischen Führungs-

positionen erfolgte ein verspäteter, doch 

energischer Bruch der Jugend mit der 

„braunen“ Generation. Die Enttarnung der 

Väter als Verbrecher war ein traumatisches 

Erlebnis in meiner Studentenzeit.

Discipulus: Ihre Studentengeneration 

litt also unter der Enttarnung der Väter?

Magister: Das war bei einigen Mit-

studenten tatsächlich der Fall, wenn Sie 

entdeckten, dass der eigene Vater oder 

ein Verwandter in nationalsozialistische 

Verbrechen verstrickt war. Wie unter Psy-

chologen gut bekannt, sind die Gefühle 

des Sohnes für seinen Vater ambivalent: 

Der Knabe bewundert und liebt seinen Va-

ter, dem er nachzueifern sucht; sobald sich 

jedoch seine eigenständige Persönlichkeit 

herausbildet, sucht er Abstand von ihm auf 

eine Weise, die zum offenen Konflikt wer-

den kann. Trotz der natürlichen Disposi-

tion des Sohnes, seinen Vater abzulehnen, 

wird die Entdeckung väterlicher Sündhaf-

tigkeit und dessen Unfähigkeit, ethisch 

vorbildlich zu handeln, als schmerzlich 



340

und sogar traumatisch erlebt, besonders 

wenn eine ganze Vätergeneration als kri-

minell gilt. So entstand ein Misstrauen zu 

allen Erwachsenen. Es entstand, was Alex-

ander Mitscherlich als „vaterlose Gesell-

schaft“ bezeichnete: eine Gesellschaft, die 

dazu verdammt ist, ihre eigenen Väter zu 

verdammen.1

Discipulus: Hatte die Studentenbewe-

gung also keine Väter? Keine Idole?

Magister: Natürlich gab es die Suche 

nach Vätern; wie Mitscherlich beobachtet: 

„Der Zusammenbruch der Vaterautori-

tät setzt gleichsam automatisch die Suche 

nach einem neuen Halt gebenden Vater in 

Gang.“2 In meiner eigenen Studienzeit, den 

1960er Jahren, gehörten der marxistischen 

Philosoph Ernst Bloch und der sozialdemo-

kratische Politiker Willy Brandt zu jenen, 

die für viele als Vaterfigur dienten, wenn 

auch nur für kurze Zeit. Dass beide unter 

dem tyrannischen Regime der Nazizeit zu 

leiden gehabt hatten – der erstgenannte als 

jüdischer Denker und der letztere als Kom-

munist – trug zu ihrem Ruf bei. Als Bloch 

1977 und Brandt 1992 starb, wurden Väter 

betrauert.

Discipulus: Wie haben sich diese Va-

terfiguren ausgewirkt?

Magister: Als Theologen haben wir die 

Vorbilder immer mit den biblischen Pro-

pheten vermischt. Wir wollten Intellektu-

elle sein, die ihre Gesellschaft kritisieren 

und auf Veränderung drängen. Gott war 

zwar als erhöhte Vaterfigur ein wenig su-

spekt, doch als übergreifendes Wertprinzip 

von Gerechtigkeit und Solidarität konn-

te man sich mit ihm anfreunden. Auch 

schrieb man ihm die Verheißung einer ver-

änderten Gesellschaft zu. Uns gefiel der in 

der Bibel Gott zugeschriebene Satz: „Siehe, 

ich mache alles neu.“

Zweites Gespräch

Magister: Auch in der Bibel gibt es Zeug-

nisse für soziale Bewegungen und den 

Bruch zwischen den Generationen. Ein 

gutes Beispiel dafür ist der Dekalog.

Discipulus: Das ist doch eine Aufzäh-

lung von zehn Geboten und Verboten. 

Wer sich gegen die genannten Weisungen 

vergeht, dem droht göttliche Strafe: „Du 

sollst nicht …, denn Jahwe lässt den nicht 

ungestraft, der …“ – Wo ist da von einer 

Bewegung die Rede?

Magister: Wer den biblischen Text in 

eine Liste rechtlicher oder moralischer An-

weisungen verwandelt, kann keinen Hin-

weis auf eine „Bewegung“ entdecken. Da 

müssen wir schon den originalen Bibeltext 

ansehen. Der für die Frage wichtige erste 

Teil des Dekalogs lässt sich wie folgt wie-

dergeben: (Der Magister nimmt ein Blatt 

aus einer Mappe und liest vor.)

Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Ägyp-

ten geführt hat, aus dem Sklavenhaus.

Du sollst neben mir keine Götter ha-

ben.

Du sollst dir kein Gottesbildnis machen, 

das irgend etwas darstellt am Himmel dro-

ben, auf der Erde unten oder im Wasser un-

ter der Erde.

Du sollst dich nicht vor Göttern nieder-

werfen und dich nicht verpflichten, ihnen zu 

dienen. Denn ich, Jahwe, dein Gott, bin ein 

eifersüchtiger Gott: Bei denen, die mir feind 

sind, verfolge ich den Frevel der Väter an den 

Söhnen und an der dritten und vierten Ge-

neration; bei denen, die mich lieben und auf 

meine Gebote achten, erweise ich der ganzen 

Familie meine Huld.

Du sollst den Namen Jahwes, deines 

Gottes, nicht missbrauchen; denn Jahwe 

1 Vgl. A. Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft , München 1963.
2 Ebd., 368.

Lang/Dialog über den Dekalog



341Lang/Dialog über den Dekalog

lässt den nicht ungestraft, der seinen Namen 

missbraucht.

Ehre deinen Vater und deine Mutter.

Dies gebietet dir Jahwe, dein Gott, da-

mit du lange lebst und es dir gut gehe in 

dem Land, das Jahwe, dein Gott, dir gibt.

(Dtn 5,6–11.16)

Discipulus: In der Einheitsübersetzung 

klingt das aber anders. Und wo ist das Sab-

batgebot?

Magister: Ich übersetze die Fassung 

aus dem Buch Deuteronomium, Kapitel 5. 

Das Sabbatgebot übergehe ich; ich halte es 

für eine spätere Zutat. Und was die Einzel-

heiten angeht, vermeide ich geläufige, aber 

fragwürdige Wiedergaben.

Discipulus: Die Übersetzung finde ich 

schön. Aber der Inhalt! „Ich, Jahwe, dein 

Gott, bin ein eifersüchtiger Gott: Bei de-

nen, die mir feind sind, verfolge ich den 

Frevel der Väter an den Söhnen und an der 

dritten und vierten Generation.“ Das ist 

ein Gott, der es auf Vergeltung abgesehen 

hat. Ich kann gut verstehen, warum man 

den Dekalog in eine Zehnerliste von Gebo-

ten und Verboten verwandelt und diesen 

Satz weglässt.

Magister: Aber gerade dieser Satz stellt 

den Schlüssel zum Verständnis des ganzen 

Textes dar.

Discipulus: Den Ausdruck „Frevel der 

Väter“ haben Sie mit starker Betonung vor-

gelesen, als komme es auf diesen Ausdruck 

besonders an.

Magister: Ja, in der Tat! Das Wortpaar 

avon abot – Frevel der Väter – steht genau 

im Mittelpunkt. Die Einheitsübersetzung 

spricht von der „Schuld der Väter“. Der 

Ausdruck begegnet oftmals im Alten Tes-

tament und hat stets dieselbe Bedeutung: 

Die früheren Generationen, die Väter, sind 

von Gott abgefallen und haben fremde Göt-

ter verehrt, also das erste Gebot verletzt: 

„Du sollst neben mir keine Götter haben.“ 

Nach dem Jeremiabuch sagen die Judäer: 

„Wir erkennen, Jahwe, unser Unrecht, den 

Frevel unserer Väter: Ja, wir haben gegen 

dich gesündigt.“ (Jer 14,20)

Discipulus: Da sehe ich einen inneren 

Widerspruch: Die Judäer anerkennen ihre 

Schuld, aber den Frevel haben doch die Vä-

ter begangen und nicht sie selbst.

Magister: Nach Auffassung des Prophe-

tenbuchs haben auch die Sprecher selbst 

gesündigt, nämlich den Frevel der Väter 

fortgeführt. Gleichzeitig ist die Schuld von 

den Vätern gleichsam geerbt.

Discipulus: Wie ist das vorzustellen?

Magister: Psalm 109 bietet ein gutes 

Beispiel. Ein Unschuldiger wird von seinen 

Feinden angeklagt: Er habe Armen keine 

Barmherzigkeit erwiesen, sondern sie zu 

töten gesucht; sie wünschen, Gott möge 

sich auch des „Frevels seiner Väter“ und 

der Sünde seiner Mutter erinnern, so dass 

er die von Gott verhängte Strafe mehrfach 

verdient – als Strafe für die eigenen Ver-

gehen und die seiner Eltern. Der Gedan-

ke begegnet auch im Buch Ijob, wo Ijobs 

Freunde meinen, „Gott spart seine [des 

Frevlers] Sünde [d.h., die Strafe für die 

Sünde] für seine Söhne auf “ (Ijob 21,19). 

In beiden Fällen haben wir es mit einer ur-

tümlichen Vorstellung von kollektiver Ver-

antwortung zu tun: Die Folge einer Untat 

– die göttliche Strafe – trifft die Kinder. Auf 

diese Weise wird der Verbrecher nicht iso-

liert betrachtet; er gehört zu einer verbre-

cherischen Familie, die auszurotten ist.

Discipulus: Zurück zum Dekalog! Der 

Frevel der Väter zieht also Schuld nach 

sich, und folglich auch Strafe. Gab es eine 

Strafe für den Frevel?

Magister: Die Strafe war das baby-

lonische Exil – die Verschleppung vieler 

Judäer nach Babylonien, zu Beginn des 6. 

Jahrhunderts v. Chr. Der Frevel der Väter 

liegt in der Vergangenheit, und in der Ge-

genwart werden die Nachkommen bestraft.



342

3 O. Kaiser (Hg.), Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, Bd. 2, Gütersloh 1988, 483.

Lang/Dialog über den Dekalog

Discipulus: Jetzt bin ich etwas verwirrt. 

Stammt der Dekalog nicht von Mose, also 

vielleicht aus dem 13. Jahrhundert? Sie 

sprechen vom 6. Jahrhundert und vom ba-

bylonischen Exil.

Magister: Heute wird der Dekalog nicht 

mehr mit der sagenhaften Gestalt des Mose 

in Verbindung gebracht. Die Zehn Gebote 

sind ein junger Text; man kann an das 6. 

Jahrhundert als Entstehungszeit denken.

Discipulus: Hat man in dieser späten 

Zeit wirklich von einer kollektiven Bestra-

fung des ganzen Volkes geredet? Ich habe 

doch gelernt, der Prophet Ezechiel habe im 

6. Jahrhundert gelehrt: Jeder wird nur für 

seine eigenen Vergehen bestraft (Ez 18).

Magister: In Kriegszeiten wie dem 6. 

Jahrhundert wird das ganze Volk in Mit-

leidenschaft gezogen, ganz gleich, ob alle 

oder nur wenige von Gott abgefallen sind. 

Die Bestrafung umfasst tatsächlich mehre-

re Generationen gleichzeitig.

Discipulus: Wie soll ich das verstehen?

Magister: Die Strafe trifft die soziale 

Einheit, die der Hebräer „Vaterhaus“ nennt. 

Das ist ungefähr das, was wir als Großfa-

milie bezeichnen.

Discipulus: Das verstehe ich noch nicht 

ganz. Was hat die Großfamilie mit der gött-

lichen Strafe zu tun?

Magister: Das Vaterhaus ist eine drei 

Generationen umfassende Gruppe, beste-

hend aus dem Vater, den Söhnen des Va-

ters und den Söhnen der Söhne; innerhalb 

dieser Gruppe kommt dem Vater die Auto-

rität eines Patriarchen zu. Zudem scheint 

es, dass das Vaterhaus auch als wirtschaft-

liche Einheit diente, so dass alles, was den 

Mitgliedern der Gruppe gehörte, auch als 

Besitz des Patriarchen gelten konnte. Um 

uns das Vaterhaus in seiner Funktion vor-

zustellen, mögen wir von einer Generati-

on von fünfundzwanzig Jahren ausgehen; 

der Patriarch wäre dann fünfundsiebzig 

Jahre alt, sein Sohn fünfzig und sein En-

kel fünfundzwanzig, und man kann sich 

denken, dass der Patriarch auch noch die 

vierte Generation erlebt – die Kinder sei-

ner Enkel. Ein biblisches Beispiel für die 

aus drei Generationen bestehende Gruppe 

ist das „Vaterhaus“, das Mesopotamien ver-

ließ, um sich in Haran anzusiedeln; dazu 

gehörten der Patriarch Terach, sein Sohn 

Abram und sein Enkel Lot (der Sohn von 

Abrams Bruder Haran; Gen 11,31). Ein 

Beispiel für eine Gruppe von vier Gene-

rationen, die zusammenleben, finden wir 

außerhalb der Bibel, im Zweistromland. In 

ihrer Grabinschrift berichtet Adad-Guppi, 

Mutter des babylonischen Königs Nabo-

nid, über ihr glückliches Alter: „Meine Ur-

urgroßenkel – gesund bis in die vierte Ge-

neration – erlebte ich, während ich mein 

Lebensalter genoss.“3 Die adlige Dame 

starb im Jahre 547 v. Chr. im matriarchalen 

Alter von 104 Jahren; ihre Grabinschrift ist 

ungefähr zeitgleich mit dem Dekalog.

Discipulus: Und wie steht es nun mit 

der Bestrafung einer solchen Großfamilie?

Magister: Schuld und Strafe werden 

nicht unbeschränkt an alle künftigen Ge-

nerationen vererbt; statt dessen gelten sie 

allen Mitgliedern des „Vaterhauses“, einer 

Gruppe, die, einer einzigen Autorität un-

terworfen, eine Schicksalsgemeinschaft 

von Erfolg und Misserfolg, Freude und 

Leid, Reichtum und Armut, hohem oder 

zweifelhaftem Ansehen darstellt. Stets als 

Gruppe betroffen, wird sie von denselben 

moralischen, wirtschaftlichen und poli-

tischen Verhältnissen bestimmt. Im Falle 

von Schuld, besonders Blutschuld, wird 

nicht nur der eigentliche Verursacher, son-

dern die ganze Gruppe zur Rechenschaft 



343

4 Als Beispiel lässt sich 2 Sam 21,1 anführen: „Auf Saul und seinem Haus lastet eine Blutschuld, 
weil er die Gibeoniter getötet hat.“

Lang/Dialog über den Dekalog

gezogen.4 Auf der Grundlage dieses Ver-

ständnisses der „drei oder vier Generati-

onen“ des Dekalogs müssen wir auch die 

Bedeutung jenes göttlichen Segens neu 

bestimmen, der nach den üblichen Bibel-

übersetzungen „Tausenden“ (alâfîm) von 

denen erwiesen wird, die Gott lieben und 

auf seine Gebote achten. Weit davon ent-

fernt, sich auf „tausend Generationen“ zu 

beziehen, handelt es sich bei dem zugrun-

de liegenden hebräischen Wort um ein 

Synonym zum „Vaterhaus“, und so haben 

wir es in unserer Übersetzung durch „die 

ganze Familie“ wiedergegeben. Mit ande-

ren Worten: wir nehmen an, dass im De-

kalog sowohl die göttliche Strafe als auch 

der Segen derselben sozialen Einheit gilt, 

nämlich dem Vaterhaus als einer drei bis 

(höchstens) vier Generationen umfas-

senden Verwandtschaftsgruppe.

Discipulus: Das leuchtet mir ein. Aber 

ich sehe noch ein Problem: Wenn Segen 

und Strafe jeweils der Großfamilie gilt, 

wäre da nicht auch zu fragen, wie es mit der 

Vererbung von Schuld steht? Der Ansatz 

mit der Großfamilie beschränkt ja Strafe 

und Lohn auf je eine Gegenwart; müsste 

da die Schuld nicht auch jeweils von einer 

Gegenwart gedacht werden? Also wäre der 

„Frevel der Väter“ vielleicht nur der Frevel 

der wirklichen Väter, und nicht ein Frevel, 

der schon Jahrhunderte alt ist und sich im-

mer wiederholt.

Magister: Das ist eine gute Frage. Sie 

haben recht: Die Betonung liegt vermut-

lich wirklich auf dem Frevel jener unmit-

telbaren Vätergeneration, deren Söhne mit 

dem babylonischen Exil bestraft wurden. 

Doch das Geschichtsbild des Deuterono-

miums, als der Heimat des Dekalogs, geht 

von einer langen Reihe frevelnder Väter 

aus. Daher ist auch die Strafe so streng, 

handelt es sich doch nicht nur um die Stra-

fe für die Entgleisung einer einzelnen Ge-

neration. Gott hat es satt, sich den Abfall 

gefallen zu lassen; er greift zu einer dras-

tischen Maßnahme, um ein Exempel zu 

statuieren.

Discipulus: So bleibt dem Judäer also 

nur übrig zu warten, bis die Strafe vorbei 

ist und Jahwes Zorn abflaut. Die nächste 

Generation hat es dann besser.

Magister: Ja, der Dekalog spricht von 

einem „eifersüchtigen Gott“, der den Frevel 

der Väter an deren Großfamilie ahndet. Er 

lässt jedoch eine grundsätzliche Ausnahme 

zu, denn er wendet diese Behandlung nicht 

auf jene Menschen an, die, ihn liebend, 

seine Gebote halten. Ohne den Begriff der 

ererbten Schuld und Strafe aufzugeben, 

modifiziert ihn der Autor des Dekalogs. 

Man hat den Eindruck, dass die gegenwär-

tige Generation nicht mehr so völlig in den 

Frevel der Väter verstrickt ist wie die Zeit-

genossen Jeremias; zumindest einige der 

Judäer, einschließlich des Dekalogverfas-

sers, glauben sich nicht mehr in derselben 

Weise sündig. Das könnte die nach Jeremia 

lebende Generation sein, jene, die zur Zeit 

des babylonischen Exils und vermutlich in 

Babylonien selbst heranwuchs, also etwa 

um 540 v. Chr.

Discipulus: Also stimmt die Sache mit 

der gemeinsamen Bestrafung des Vater-

hauses doch nicht ganz.

Magister: Wer die Strafe für den Frevel 

der Väter am eigenen Leib spürt, muss an 

seine eigenen Nachkommen denken. Die-

se sollen wieder ein positives, bereinigtes, 

nicht mehr unter göttlichem Zorn, Fluch 

und Hass stehendes Leben führen. Da gilt 

es, sich vom Frevel der Väter entschieden 

abzuwenden. Wir kommen an dieser Stelle 

weiter, wenn wir uns mit der Abfolge der 



344

Generationen im Dekalog beschäftigen 

und vor allem mit dem Bruch zwischen 

den Generationen. Einen wichtigen Hin-

weis entnehme ich dem Elterngebot.

Discipulus: Dem Gebot „Ehre deinen 

Vater und deine Mutter“? Ich dachte, das 

sei ein soziales Gebot, das sich auf Alters-

versorgung bezieht. In der biblischen Welt 

gab es keine Altersheime und keine ent-

sprechenden Versicherungen; also sind 

die Kinder zur Versorgung der alten Eltern 

verpflichtet.

Magister: Die Sache mit der Altersver-

sorgung ist richtig, doch ich glaube nicht, 

dass der Zusammenhang des Dekalogs 

die se Bedeutung hergibt. Der Dekalog will 

weniger die Eltern in ihrem Alter schützen 

als die Gottesverehrung sichern.

Discipulus: Das bedarf einer näheren 

Erklärung.

Magister: An zwei Stellen nimmt der 

Dekalog auf die Eltern Bezug. Die ers-

te Stelle spricht vom „Frevel der Väter“, 

die zweite gebietet das Ehren von Vater 

und Mutter. Die zu ehrenden Eltern kön-

nen nicht mit denen identisch sein, deren 

Schuld gebrandmarkt wird. Offenbar liegt 

ein großes Interesse an der Generationen-

folge vor. In seiner (auf den ersten Blick 

unsichtbar bleibenden) Tiefenstruktur be-

trachtet, bezieht sich der Dekalog auf drei 

Generationen, die wir wie folgt charakte-

Weiterführende Literatur:

Bernhard Lang, The Number Ten and the 

Iniquity of the Fathers: A New Interpreta-

tion of the Decalogue, Zeitschrift für die 

alttestamentliche Wissenschaft 118 (2006), 

218–238.

In diesem Aufsatz werden die im „Dialog“ 

gegebenen Thesen eingehend dargelegt 

und philologisch begründet. Dort wird 

auch erklärt, warum der Gottesname im 

Dekalog zehnmal gebraucht wird.

Lang/Dialog über den Dekalog

risieren können: Erste Generation: Die-

se sündige Generation verursacht durch 

polytheistische Praxis den Untergang des 

judäischen Staates und wird durch Ver-

schleppung nach Babylonien bestraft. 

Zweite Generation: Zur Alleinverehrung 

des einen Gottes zurückgekehrt, dürfen 

diese Kinder der Ersten Generation nach 

dem Ende des Exils wieder in der palästi-

nischen Heimat leben (oder erwarten dies 

als bald bevorstehend). Dritte Generation: 

Die Kinder der Zweiten Generation ehren 

ihre Eltern dadurch, dass sie dem einen 

Gott die Treue halten. Dafür wird ihnen 

verheißen, dass sie im Land bleiben dürfen 

und keine erneute Verschleppung droht.

Discipulus: Ich glaube, jetzt verstehe 

ich allmählich.

Magister: Aus der Perspektive unseres 

Textes zerfällt die 2. Generation in zwei 

Gruppen. Die eine Gruppe wird als die 

der Gotteshasser und Gottesfeinde cha-

rakterisiert; die andere Gruppe als die der 

Gottesfreunde und Gesetzestreuen. Beide 

Gruppen werden ihrem Charakter entspre-

chend von Gott behandelt. Um den Sinn 

der knappen Formulierung richtig wieder-

zugeben, darf man sie wie folgt ergänzen 

und paraphrasieren: „Bei denen, die mir 

feind sind, ahnde ich den Frevel der Vä-

ter an den Söhnen und an der dritten und 

vierten Generation. Bei denen, die mich 

lieben und auf meine Gebote achten, ver-

zichte ich auf die Ahndung des Frevels der 

Väter; ich erweise meine Huld ihnen und 

ihrer ganzen Familie.“ Offenbar gibt es kei-

ne feste Zugehörigkeit zu diesen Gruppen. 

Wenn auch das Wort hier nicht fällt (es fällt 

in ähnlichen Zusammenhängen), so ist eine 

„Bekehrung“, eine „Umkehr“ möglich. Die 

gegenwärtige Generation – die zweite nach 

unserer Zählung, und das ist diejenige, an 

die sich der Dekalog richtet – wird aufgefor-

dert, sich vom Frevel der Väter loszusagen. 

Sie soll die wahre Religion üben, um so der 



345Lang/Dialog über den Dekalog

göttlichen Strafe, unter der ihre Väter litten, 

zu entkommen. Im Hintergrund steht der 

göttliche Verzicht auf Strafe, geknüpft an die 

Bedingung einer entschiedenen Bekehrung 

zur Alleinverehrung. Diese Bekehrung ist 

gleichzeitig eine entschiedene Abkehr von 

den Vätern – ganz ähnlich wie bei moder-

nen Bewegungen. Gleichzeitig mit dieser 

Abkehr wird eine enge Solidarität zwischen 

zwei Generationen gefordert, in unserer 

Zählung zwischen der 2. und 3. Generation. 

Der 3. Generation wird eingeschärft, Vater 

und Mutter zu ehren, und das soll besagen: 

Sie soll sich der Entscheidung ihrer Eltern 

für den reinen Jahwekult anschließen.

Discipulus: Dann hat also die Eltern-

ehrung hier einen besondern, religiösen 

Sinn, vielleicht zusätzlich zur Altersversor-

gung?

Magister: Ja. Im Dekalog kommt der 3. 

Generation eine besondere Bedeutung zu. 

Die 3. Generation – die Söhne und Töchter 

der in babylonischer Gefangenschaft Le-

benden – wird ermahnt, der Entschei-

dung ihrer Eltern für den ausschließlichen 

Jahwekult treu zu bleiben und so ihre Eltern 

zu ehren. So steht der scharfen Diskontinu-

ität zwischen der 1. und 2. Generation die 

bruchlose Kontinuität zwischen der 2. und 

3. Generation gegenüber. Diese Kontinuität 

wurde zweifellos als eine religiöse Angele-

genheit gesehen, und so ist es verständlich, 

dass das Gebot „Ehre deinen Vater und dei-

ne Mutter“ zu den religiösen Geboten der 

„ersten Tafel“ des Dekalogs gezählt wird. 

Wer Gott die Treue hält, ist gleichzeitig je-

ner, der seinen Eltern gehorcht, erfüllt er 

doch deren grundlegendes religiöses Ge-

bot. Aufgrund derselben Logik gilt jener, 

der von Gott abfällt, als einer, der seinen 

Eltern den Gehorsam verweigert.

Discipulus: Die 3. Generation soll also 

dem Gott Israels treu bleiben. Aber Gott 

hasst doch die 3. Generation, wie es im De-

kalogtext selbst heißt?

Magister: Sie dürfen die drei Gene-

rationen des narrativen, verborgenen  

Subtextes, der „Fabel“ des Dekalogs, nicht 

mit den im Spruch vom eifersüchtigen Gott 

genannten Generationen verwechseln.

Discipulus: Ach so. Der Dekalog will 

also die Errungenschaften einer religiösen 

Bewegung – Abkehr vom Frevel der Väter, 

Hinwendung zu einer strengen Jahwever-

ehrung – festhalten. Der die Väter hassende 

und die neue Bewegung liebende Gott 

macht also den Kern des Dekalogs aus. 

Dahinter verbirgt sich eine Erzählung vom 

Abfall von Jahwe und der Rückkehr zur 

wahren Gottesverehrung, veranschaulicht 

an drei Generationen. – Väter, sich von den 

Vätern abwendende Gläubige und deren 

Kinder. Habe ich das richtig verstanden?

Magister: Ja, so sehe ich das. Merken 

Sie sich vor allem die verborgene Erzähl-

struktur des Dekalogs, die sich hinter dem 

Ausdruck „Frevel der Väter“ verbirgt.

Der Autor: Bernhard Lang, geboren 1946 

in Stuttgart, hat Theologie, Ethnologie und 

Altorientalistik studiert. Seit 1985 ist er Pro-

fessor für Altes Testament und Religionswis-

senschaft in Paderborn. Er hat mehrfach an 

ausländischen Universitäten gelehrt, zuletzt 

an der University of St. Andrews, Schott-

land, die ihm 2003 den Titel eines Honorary 

Professors of Divinity verliehen hat. Seine 

Arbeitsgebiete sind Bibelwissenschaft und 

Kulturgeschichte des Christentums. Veröf-

fentlichungen: Der Himmel. Eine Kultur-

geschichte des ewigen Lebens (mit Colleen 

McDannell, Frankfurt 1990); Jahwe der bi-

blische Gott. Ein Porträt (München 2002); 

Die Bibel. Fischer kompakt (Frankfurt 2004). 

Zahlreiche Beiträge im Neuen Bibel-Lexi-

kon (hrsg. von Manfred Görg und Bernhard 

Lang, Zürich 1991–2001) sowie im Neu-

en Handbuch theologischer Grundbegriffe 

(hrsg. von Peter Eicher, München 2005).


